
Invocando 
a los 
espíritus
Instrumentos musicales  
de Indonesia y Oceanía 
en la Colección  
Helena Folch



ÍNDICELibro publicado en agosto de 2011 por la 
Fundación La Fontana, Barcelona.

Dirección científica
Elena Martínez-Jacquet

Dirección de arte
dtm+tagstudy (Didac Tudela)

Diseño y maquetación
dtm+tagstudy (www.tagstudy.es)

Traducciones
Françoise Barrier (francés), Montse Foz Casals 
(castellano y francés) y Patrick H. Bones, sprl. 
(inglés)

Mapas
Geotec

Impresión
IGOL S.A.

© de los textos: sus autores, 2011.
© de las fotografías y los mapas: sus autores, 2011.
© de la edición: Fundación La Fontana, 2011.

Depósito legal: DLB-31219-2011.

Fotografías de portada: figs. 56, 24 y 82.

Fotografía de la página 2: detalle fig. 84.

Comentarios de obra
Raymond Ammann (RA)
Constance de Monbrison (CM)
Jerome Feldman (JF)
Gini Gorlinski (GG)
Elena Martínez-Jacquet (EMJ)
Magali Mélandri (MM)
Don Niles (DN)

Fotografías de obra
Manel Armengol: figs. 33, 34, 35b, 36, 38, 
39, 49, 53, 58, 59, 60, 65, 66, 70, 72, 74, 77, 
81, 82, 83, 84, 87, 93 y 94.
Guillem Fernández-Huertas: figs. 37, 50 y 52.
Alex Torguet: figs. 1, 2, 3, 4, 5, 6, 7, 8, 9, 10, 
11, 12, 13, 14, 15, 16, 17, 18, 19, 20, 21, 22, 
23, 24, 25, 26, 27, 28, 29, 30, 31, 32, 35a, 
40, 41, 42, 43, 44, 45, 46, 47, 48, 51, 54, 55, 
56, 57, 61, 62, 63, 64, 67, 68, 69, 71, 73, 75, 
76, 78, 79, 80, 85, 86, 88, 89, 90, 91, 92, 95 
y 96.

Fotografías de campo
Jerome Feldman: ils. 11 y 12.
Fundación Folch: ils. 1, 2, 3, 6, 17 y 22.
Gini Gorlinski: ils. 7, 8, 9, 10, 13, 14 y 15.
Don Niles - Institute of Papua New Guinea 
Studies: ils. 18, 20, 21 y 23.
Alex Torguet: il. 4.

Agradecimientos
Raymond Ammann
Laurent Aubert
Guigone Camus
Ana y Antonio Casanovas
Constance de Monbrison
Romà Escalas i Llimona
Jerome Feldman
Stella Folch-Rusiñol
Fundación Folch, Barcelona
Gini Gorlinski
Michael Hamson
Madeleine Leclair
Magali Mélandri
Anthony J.P. Meyer
Floriane Morin
Don Niles
Raúl y Lea Pérez
Dana Rappoport
Agustí Rovira
David Serra
Mercedes Taravilla
Philip Yampolsky

PRÓLOGO

La Fontana: una fundación única	 7
Romà Escalas i Llimona

Ritmo y escultura	 8
Ana Gaspar y Antonio Casanovas

INTRODUCCIÓN

Un patrimonio por descubrir: las colecciones 	 10 
de instrumentos musicales de Indonesia  
y Oceanía de la Fundación La Fontana
Elena Martínez-Jacquet

INDONESIA

Estudio sobre la música y los 	 16 
instrumentos musicales en Indonesia
Philip Yampolsky

Obra comentada	 36

Laúdes pulsados de Indonesia	 64
Gini Gorlinski

Obra comentada	 74

OCEANÍA

Introducción a las músicas y a las 	 96 
danzas de Oceanía
Raymond Ammann

Obra comentada	 104

Tambores de la región de Nueva Guinea	 146
Don Niles

Obra comentada	 158

Traducciones 	 212

Bibliografía	 284



10 11

Segundo volumen de la serie iniciada en 2008 con África, 
música y arte, la presente  publicación busca difundir las obras 
más destacadas de los fondos de instrumentos musicales de 
Indonesia y Oceanía de la Colección Helena Folch. Un patri-
monio único en el panorama nacional por su volumen y su 
entidad, que hasta la fecha ha permanecido en el dominio de 
lo privado, conservado en la Fundación La Fontana (provin-
cia de Barcelona).

Un museo de coleccionistas
Creada en 1992, la Fundación La Fontana es un proyecto 
de Helena Folch-Rusiñol y su esposo, Alejandro Maluquer. 
Nace para albergar el considerable conjunto de cerámicas po-
pulares españolas legado por Alberto Folch-Rusiñol, padre de 
Helena, así como la colección de instrumentos musicales de 
África, Asia, América y Oceanía, —conocida como Colección 
Helena Folch— que el matrimonio empezó a constituir a prin-
cipios de los años 1970 y que, en la actualidad, cuenta con 
cerca de 2000 ejemplares. Este número presumiblemente irá en 
aumento en los próximos años pues los coleccionistas mantie-
nen una política de adquisiciones muy dinámica.

Si bien desde su constitución la Fundación La Fontana ha 
destacado en la conservación y exposición de sus fondos —me-
reciendo por ello la condición de museo—, aspectos tan fun-
damentales como el estudio sistemático de las colecciones y su 
accesibilidad al gran público precisaban potenciarse. En estas 
cuestiones trabaja ya el equipo de dirección recientemente nom-
brado, con el objetivo de hacer de la Fundación La Fontana un 
centro de referencia tanto a nivel nacional como internacional 
en los ámbitos de las artes decorativas y de la etnomusicología 
en particular, por  la ausencia de precedentes en España.  

Las colecciones indonesias y oceánicas
El estudio de los fondos de instrumentos musicales de In-
donesia y Oceanía que encierran estas páginas resulta del 
cambio de orientación al que se aludía en las líneas an-
teriores. Dichas colecciones cuentan con unas 150 piezas 
en el caso de Indonesia y cerca de 200 en el de Oceanía. 
Ambos fondos tienden a la exhaustividad al incluir piezas 
representativas de las principales tipologías de instrumen-
tos de las grandes regiones de cada uno de los dos territorios 
mencionados. Dos conjuntos de obras sobresalen fruto de 
la predilección de los coleccionistas por sus formas. Por un 
lado se encuentran los tambores de membrana del área de 
Nueva Guinea, de los que este libro incluye 37 ejemplares, 
y por el otro los laúdes naviformes de Indonesia, de los que 
se publican 15. 

Un patrimonio por descubrir:
Las colecciones de instrumentos musicales de  
Indonesia y Oceanía de la Fundación La Fontana
Elena Martínez-Jacquet

Il. 1. Transporte de un tambor de hendidura adquirido por Alberto Folch-
Rusiñol en la región del lago Chambri. Papúa Nueva Guinea, 1966.



Indonesia



16 17

ESTUDIO SOBRE LA MÚSICA Y LOS 
INSTRUMENTOS MUSICALES EN INDONESIA
Philip Yampolsky

Indonesia, actualmente la cuarta nación más poblada del 
mundo, cubre un extenso archipiélago de unas 17.500 islas, 
de las cuales aproximadamente 6.000 están deshabitadas. Los 
cálculos sobre el número de idiomas y de grupos étnicos son 
muy variables. La 16ª edición de Ethnologue (2009) arroja la 
cifra de 719 lenguas vivas, pero algunas de ellas se podrían 
considerar dialectos de otras más que lenguas propiamente 
dichas. Una publicación basada en el censo de 20001 afirma 
que existen «más de 1.000 grupos étnicos / subétnicos», de los 
cuales sólo 18 tienen una población de más de 750.000 per-
sonas, mientras que todo el resto representa conjuntamente 
un 14,7% de la población total del país y aproximadamente 
30 millones de personas. Los 18 grupos más importantes de 
población, en orden de magnitud descendiente, son: javane-
ses, sundaneses, malayos, madureses, batak, minangkabau, 
betawi, bugis, banteneses, banjar, balineses, sasak, makasar, 
cireboneses, chinos, gorontalo, acehneses, y toraja. Para tener 
una idea de la diversidad musical de Indonesia, cabe con-
siderar que todos estos 18 grupos mayores, excepto uno o 
dos, tienen géneros o “sonidos” específicos o estilos generales 
tan característicos que una persona conocedora de la música 
indonesia sería capaz de identificarlos (incluso sin las claves 
que aporta la lengua) como pertenecientes a un grupo y no 
a otro. Y lo mismo sirve para la música de muchos de los 
grupos más pequeños, e incluso para los subgrupos regionales 
dentro de identidades étnicas mayores. 

¿Qué une a una nación tan extensa y diversa? Por una 
parte, el idioma nacional, el indonesio (Bahasa Indonesia), que 
en un principio era una variante del malayo (melayu) pero 
que se desarrolló como lengua vehicular para el comercio, la 
administración y la literatura, estableciéndose con éxito como 

lengua de comunicación en todo el país. Por otra, la experien-
cia compartida de ser durante aproximadamente 350 años una 
colonia: los holandeses se posicionaron en Java Occidental y 
Ambon a principios del siglo XVII y durante los tres siglos 
siguientes extendieron su control hasta cubrir todo el archi-
piélago, gobernando hasta 1942, cuando el ejército japonés les 
expulsó y ocupó Indonesia. Un tercer elemento unificador fue 
la revolución que duró cuatro años para evitar el retorno de 
los holandeses después de la Segunda Guerra Mundial, y los 
años siguientes (a fecha de hoy, cerca de 70) como República 
independiente de Indonesia.

El presente artículo analiza en primer lugar la música 
indonesia en términos de sus intérpretes (cantantes, solistas 
instrumentales y conjuntos) para revisarla después prestando 
una atención particular a los instrumentos. Los números en 
negrita después de un término (un instrumento, un género 
o una técnica) indican al lector el número de la pista (sólo 
en discos compactos) donde se puede escuchar un ejemplo 
del mismo.2 

Panorama general
En la música indonesia, se pueden identificar varios “com-
plejos” diferentes: un complejo musical musulmán, consis-
tente en géneros, instrumentos y prácticas asociados con el 
Islam; un complejo musical europeo, que incluye escalas y 
armonías habituales en Europa y a menudo (no siempre) 
algunos instrumentos europeos; un complejo musical chino 
(actualmente casi desaparecido, pero destacado antes de la 
Segunda Guerra Mundial), y un complejo musical indígena 
heterogéneo. El hecho de identificarlos como complejos 
distintos no significa que no mantengan intercambios entre 



37

1
Aerófono sarune

Toba batak, Sumatra
Madera y bambú
Alt. 30 cm
Inv. FI.2009.03.01

Los aerófonos conocidos como sarune acostumbran 
a tener una doble lengüeta, aunque el ejemplar de la 
imagen parece poseer sólo una. Dichos instrumen-
tos producen un fuerte sonido ronco. Forman parte 
de las orquestras batak gondang integradas general-
mente por cinco tambores llamados taganing, un 
bombo conocido como ogung, cuatro  gongs y un 
sarune (Uli Kozok en Sibeth 1991: 211-212). No 
obstante, Jamaludin Hasibuan apunta que el sarune 
se encuentra más a menudo en una orquestra más 
íntima denominada gondong hasapi y formada por 
dos laúdes hasapi, un sarune, flautas y un xilófono 
pequeño (Hasibuan 1985). 

La cabeza que remata este sarune, con sus labios 
en ligero relieve, es un bello ejemplo del estilo y la 
pericia de los artistas toba batak. JF.

OBRA COMENTADA



54 55

13
Tambor

Tanimbar, Maluku
Madera, piel y fibras
Alt. 86 cm
Inv. FI.1997.03.03

Procedencia: colección privada, Países Bajos.

Este tipo de tambor de grandes dimensiones descan-
sa sobre dos o tres soportes que, a menudo, poseen 
una forma inspirada en la anatomía humana. Se 
conoce incluso un ejemplar, conservado en el museo 
de Yakarta, que reposa sobre un personaje completo 
esculpido. El tambor de la imagen tiene dos piernas 
con las rodillas dobladas según la postura que adop-
tan los habitantes de Tanimbar al bailar. 

Golpeados únicamente dentro del poblado, los 
tambores se emplean principalmente para acompa-
ñar dos tipos de danzas: las sambik, que bailan las 
mujeres formando un círculo, dándose las manos y 
alzando los brazos en el aire, y las sabir, en las que 
las mujeres imitan a los pájaros. El sonido del tam-
bor permite subrayar pasajes de las canciones para 
enfatizar su significado. JF.

12
Tambor jatung

Dayak, Borneo
Madera, piel y fibras
Alt. 207 cm
Inv. FI.1997.03.07

Tambores como éste de una sola membrana y de 
excepcionales dimensiones son característicos de 
varias comunidades dayak —pueblos indígenas no 
musulmanes— de Borneo. Suspendidos horizontal-
mente debajo de la techumbre de la casa comunal, o 
bien colocados sobre una tarima en el suelo, dichos 
instrumentos se emplean sobre todo para hacer avi-
sos. En el pasado, no obstante, tuvieron también un 
importante papel ritual. Entre los dayak kenyah, los 
ritmos entrelazados de varios tambores largos —o 
jatung— formaban parte del mamat, una serie de 
ceremonias relacionadas con las cacerías de cabezas, 
la agricultura y la progresión social de los hombres. 
La mayoría de estas prácticas rituales han caído en 
desuso y los tambores ya solo se emplean en muchos 
casos como divertimento, ya sea para resaltar la lle-
gada de visitantes ilustres, amenizar las festividades 
comunitarias o entretener a los turistas. GG.



61

17
Tambor lamba

Sumba
Madera, piel y fibras
Diám. 60 cm
Inv. FI.1997.03.04

Conocido en la literatura como lamba o laba, 
este tambor de marco de considerables medidas es 
exclusivo de la región oriental de la isla de Sumba. 
Destaca por la presencia de dos membranas fijadas 
a una anilla que rodea el cuerpo del instrumento. 
Ambas pieles se tensan gracias a un singular sistemas 
de cuñas de madera insertadas en forma de abanico 
en la anilla.

Dicho instrumento se emplea en ocasiones festi-
vas para amenizar las danzas. Según Monni Adams, el 
lamba se deja en el centro de la plaza, donde los jóve-
nes lo tocan por turnos (Adams 1981: 77). EMJ.



Sumatra 
Sulawesi 
Borneo 
Sumba

Laúdes 



64 65

Situadas a lo largo de las antiguas rutas comerciales marítimas 
de Asia, dependientes de los monzones, las islas de Indonesia 
han sido durante milenios tanto una parada en el camino 
como un punto de encuentro de personas, productos e ideas 
de todo el planeta. Desde como mínimo los primeros siglos de 
nuestra era, las culturas indígenas del archipiélago han absorbi-
do gran variedad de elementos de otras culturas regionales, en 
especial de la India, de China, de los países árabes y de Europa. 
El legado de este contacto cultural queda patente no sólo en las 
instituciones sociales, religiosas y políticas de Indonesia, sino 
también en sus tradiciones artísticas visuales e interpretativas. 
Los laúdes pulsados de Indonesia constituyen un buen ejemplo 
de ello. Con sus nombres, formas, funciones y sonidos, estos 
instrumentos musicales trazan en lo esencial la historia social 
del archipiélago.1

Tres familias
Indonesia posee un gran inventario de laúdes pulsados: es 
decir, cordófonos con mástil integrado y cierto número de 
cuerdas que se extienden paralelamente al cuerpo del instru-
mento y que son punteadas, rasgueadas o en ocasiones incluso 
golpeadas con los dedos, una púa o cualquier otro dispositivo 
de percusión. Estos laúdes se dividen en tres grandes familias: 
los laúdes naviformes, los gambus en forma de pera y las gui-
tarras de cuerpo entallado o instrumentos inspirados en las 
mismas. A pesar de que cada familia mantiene lazos históri-
cos —aunque solo sea en la etimología de su nombre— con 
otras partes del mundo, los ejemplares que las componen son 
producto de tradiciones locales y de sensibilidades estéticas 
diversas. Por consiguiente, dos instrumentos hermanos pueden 
presentar diferencias significativas de forma, tamaño, material, 

número de cuerdas, decoración, estilo de interpretación y uso 
dentro de la comunidad.  

Laúdes naviformes
Los laúdes naviformes, como se les conoce en la literatura 
sobre etnografía musical, se han ganado su sobrenombre 
probablemente a partir de la combinación de percepciones de 
Occidente y del sureste asiático sobre su estructura única. Con 
un mástil y un cuerpo tallados a partir de un único bloque de 
madera, estos instrumentos generalmente poseen una caja de 
resonancia hueca, poco profunda y con el fondo plano que 
—especialmente debido a los lados suavemente curvados— 
recuerdan a un bote pequeño. Algunas comunidades vacían 
el instrumento desde delante, mientras que otros lo ahuecan 
desde detrás. Cuando se vacían desde delante, la cavidad se cie-
rra con una tabla fina de madera. Cuando se vacía desde detrás, 
la caja de resonancia se puede dejar abierta, o se puede cubrir 
completa o parcialmente también con una tabla de madera. En 
cualquier caso, los orificios para que salga el sonido se practican 
en la cubierta cuando la cavidad queda completamente cerra-
da. Históricamente, la mayoría de los laúdes naviformes tenían 
sólo dos cuerdas, generalmente fabricadas con fibra vegetal o 
mimbre. En la mayoría de los casos, si había trastes, éstos eran 
fijos pues se tallaban en el mástil o en el cuerpo del instru-
mento. Sin embargo, en algunas tradiciones, especialmente 
a partir de mediados del siglo XX, los músicos han pasado a 
utilizar cuerdas metálicas, han aumentado su número y han 
añadido trastes movibles para adaptarse a los nuevos gustos y  
repertorios musicales.  

En las islas de Indonesia, los laúdes naviformes se encuen-
tran en una franja que se extiende desde Sumatra del Norte 

Laúdes pulsados de Indonesia
Gini Gorlinski



75

OBRA COMENTADA 18
Laúd hasapi

Toba batak, Sumatra
Madera
Alt. 70 cm
Inv. FI.1987.03.12

La música, al igual que los cantos y las danzas, desem- 
peña un papel muy importante en la vida ritual de 
los batak. Los laúdes naviformes forman parte de la 
orquestra tradicional gondang, que se compone de 
flautas, tambores, gongs y laúdes. El gondang suena 
en aquellas ceremonias en las que se convocan a los 
ancestros. 

El instrumento aquí reseñado es de factura 
clásica. La extremidad que sirve de clavijero está 
coronada por un personaje sentado y con las manos 
sobre las rodillas. CM.



92 93

31
Laúdes jungga

Sumba
Madera
Alt. 75 y 66 cm
Inv. FI.1998.03.06 y FI.1996.03.02

Los jungga de dos cuerdas de Sumba, como los laúdes 
naviformes de la isla de Sulawesi, tienen trastes en 
relieve tallados directamente en el mástil y en la tabla 
de armonía. Un rasgo distintivo del instrumento 
sumbanés es su forma robusta y comparativamente 
corta. Aunque históricamente estos laúdes navi-
formes de cuerpo ancho también se tocaban en 
Sulawesi, en el siglo XXI prácticamente todos han 
desaparecido de esta isla.

En Sumba, los jungga se utilizan como acompa-
ñamiento en las canciones narrativas y no narrativas, 
interpretadas en un sorprendente estilo casi autori-
tario en una gran variedad contextos festivos, tristes 
y reflexivos. GG.



Oceanía



96 97

La región
Desde un punto de vista general, Oceanía se divide en tres 
grandes áreas culturales. Polinesia es la primera de ellas, y 
abarca todas las islas comprendidas en el triángulo formado 
por Nueva Zelanda, Rapa Nui (Isla de Pascua) y Hawái, con 
las islas de la Sociedad en el centro. A continuación viene 
Melanesia, situada entre Australia y la Polinesia, que agrupa 
Nueva Caledonia, Vanuatu, las islas Salomón y Papúa Nueva 
Guinea. Finalmente, la tercera región es Micronesia, con todas 
las pequeñas islas entre las Filipinas, Melanesia y Polinesia: 
las islas Marianas al Norte, Guam, los Estados Federados de 
Micronesia, Palaos, Kiribati y Nauru, entre otras. También 
cabe citar Australia, donde la mayor parte de las culturas indí-
genas están fuertemente vinculadas con la tierra, característica 
que las distingue del resto de Oceanía, donde la vida de la 
población está marcada por los intercambios marítimos.

En este entorno insular es donde los pueblos autóctonos 
encuentran los materiales para fabricar sus instrumentos musi-
cales. La naturaleza les ofrece numerosas posibilidades: madera, 
hojas, semillas, conchas, etc. Los materiales más utilizados son 
el bambú, usado para la creación de flautas, por ejemplo (como 
las flautas de Pan) y de instrumentos de percusión, y la madera, 
a partir de la cual se tallan los tambores.

Tradicionalmente, la existencia de instrumentos de cuer-
da en Oceanía era escasa: sólo se utilizaba el arco musical, 
cuyas cuerdas podían fabricarse con materiales muy variados. 
Sin embargo, debido a la influencia europea, los cordófonos 
están bastante extendidos actualmente. Encontramos gui-
tarras —conocidas como lap steel guitar en Hawái, donde 
se tocan de un modo único— y ukeleles, esos pequeños 
instrumentos de cuerda cuyo antepasado llegó a Hawái de la 

mano de los portugueses. No analizaremos en detalle estos 
instrumentos porque esta corta introducción se limita a la 
música tradicional.

Los tambores
En Oceanía, sólo se tiene constancia de dos tipos de tambores: 
los llamados “tambores” o “gongs de hendidura”,1 creados a partir 
de un tronco de árbol hueco con una hendidura longitudinal, y 
los tambores de membrana. Estos últimos se encuentran princi-
palmente en Polinesia y al norte de Melanesia. Los tambores de 
hendidura, por su parte, son frecuentes en Oceanía, exceptuando 
Australia y varias islas de cada una de las tres áreas. 

Los tambores de hendidura melanesios figuran entre los 
instrumentos más espectaculares y pueden alcanzar una longitud 
de más de tres metros. Por regla general, se colocan horizontal-
mente sobre el suelo, aunque en la región central de Vanuatu 
más bien se levantan verticalmente (fig. 56). Los ejemplares de 
Vanuatu y de Papúa Nueva Guinea están adornados con unos 
motivos esculpidos de gran belleza. En el caso de los primeros, 
las decoraciones realzan la parte que corona la hendidura y repre-
sentan rostros de espíritus de ancestros. El motivo ornamental 
más habitual al norte de Papúa Nueva Guinea es el cocodrilo, 
que evoca un ser mítico de ese lugar (fig. 55).

En las regiones en las que existen conjuntos de tambores 
de hendidura de diferentes tamaños, los instrumentos se tocan 
de manera polirrítmica, es decir, cada uno posee un sonido 
propio y asume un papel determinado. En Papúa Nueva 
Guinea, estos grandes tambores se tocan sobre todo durante la 
iniciación de los jóvenes, momento en que su sonido retumba 
durante varios días. En Vanuatu y en las islas Salomón, estos 
tambores también se escuchan durante las grandes ceremonias 

Introducción a las músicas 
y a las danzas de Oceanía
Raymond Ammann



110

36
Par de trompetas

Río Yuat, provincia de Sepik Oriental, Papúa 
Nueva Guinea 
Madera
L. 71 cm
Inv. FI.2011.02.01 y FI.2011.02.02

Procedencia: John y Marcia Friede, Nueva York.

Mientras que las comunidades costeras en la región 
de Nueva Guinea perforan embocaduras en las 
caracolas para fabricar trompetas, los pueblos del 
interior carecen de tal recurso y por eso utilizan 
otros materiales como madera, bambú o calabazas. 
Practican un agujero a un lado o a un extremo de la 
trompeta para que el intérprete coloque los labios y 
los haga vibrar. Ocasionalmente, añaden algún tipo 
de boquilla.

Este par de trompetas traveseras de madera 
procede de la región del río Yuat, afluente del río 
Sepik, en la provincia de Sepik Oriental. Aunque 
dichos instrumentos se relacionan principalmente 
con la región del río Sepik (fig. 35), también se 
encuentran entre grupos vecinos, como demuestra 
este ejemplar. Cada trompeta presenta una cara 
esculpida en el extremo proximal cerrado, la cual 
se coloca hacia arriba cuando se toca el instrumen-
to por la embocadura ligeramente en relieve. Los 
instrumentos son cónicos, se estrechan desde el 
extremo proximal hacia el extremo distal abierto, 
con unos grabados incisos que empiezan a partir de 

la embocadura. Estas trompetas acostubran medir 
entre 37 y 132 cm (estas dos están entre los valores 
máximo y mínimo). Cada trompeta suele producir 
un sonido, pudiendo ocasionalmente dar también 
otro más agudo. Los instrumentos se suelen afinar con 
alturas variadas y se tocan en alternancia o simultá-
neamente. Aunque antiguamente desempeñaban un 
papel importante en las ceremonias de cacerías de 
cabezas, actualmente se han convertido en objetos 
preciados para los coleccionistas y los turistas (Kelm 
1966a: N. 175–87; Spearritt 2009). DN.



118 119

42
Aerófono putorino

Maorí, Nueva Zelanda
Madera, fibras y nácar
Alt. 56 cm
Inv. FI.1997.02.04

Procedencia: Alain Schoffel, París. 
Publicado en: Bounouré 1992:27.

Instrumento de viento —o aerófono— antiguo de 
los maorí de Nueva Zelanda, el putorino destaca por 
su singular construcción. Creado en madera, consta 
de dos partes longitudinales ahuecadas y ensambla-
das con cuerdas. Este tipo de instrumentos presenta 
siempre adornos de fina ejecución que, en el caso 
de los que realzan la parte central, figuran la boca 
de un ser mítico.

El putorino también se caracteriza por su peculiar 
técnica de juego puesto que puede tocarse como una 
trompeta o una flauta. En este último caso se dice 
que el sonido producido es femenino mientras que, 
al contrario, cuando se toca como una trompeta 
—con motivo de la llamada de la población para las 
reuniones, por ejemplo— se considera masculino. 
Por último, el sonido puede modificarse cubriendo 
de distintas formas el agujero central. RA. 



144 145

DE MEMBRANA 
del área de 
Nueva Guinea

Tambores



146 147

En la región de Nueva Guinea,1 los tambores suelen estar forma-
dos por un cuerpo ahuecado compuesto por un único bloque 
de madera. Se fija la piel de un animal en un extremo (el extre-
mo proximal) y el otro (el extremo distal) se deja abierto. Los 
tambores se tocan golpeando la piel con la mano. La palabra 
“tambor” también sirve para denominar otros instrumentos, 
como los tambores de hendidura (figs. 52–55), los tambores 
de agua (figs. 49–51), o los tambores de suelo. Sin embargo, 
como estos instrumentos carecen de membrana, desde el punto 
de vista organológico no son realmente tambores y, por consi-
guiente, no serán analizados en el presente artículo.

Distribución
Tradicionalmente, los tambores se encuentran en la mayor parte 
de la región de Nueva Guinea,2 pero existen algunas ausencias 
notables. De occidente a oriente, algunas partes de las zonas 
montañosas de las provincias indonesias de Papúa Occidental y 
Papúa carecen de ellos, especialmente las regiones habitadas por 
los ekagi y los mek, así como la zona de los anga, en Papúa Nueva 
Guinea. Tampoco existen tambores en ciertas regiones insulares 
de Papúa Nueva Guinea, como en la mayor parte de la provincia 
de Manus, al norte de Nueva Irlanda (donde se pratican los ritua-
les malanggan), el área de Baining de Nueva Bretaña y Bougain-
ville. Al sureste de la isla de Bougainville, en las islas Salomón, 
tampoco se hallan tambores. Lo mismo ocurre desde la isla Ros-
sel, hasta la parte más oriental de la isla principal.3

Fuera de la región de Nueva Guinea anteriormente evocada, 
se encuentran tambores todavía en la actualidad en las regiones 
del estrecho de Torres (fig. 58) y del cabo de York en Australia, 
en las islas Maluku y más hacia el Oeste.4 También hay tambo-
res en partes orientales de Micronesia, como Nukuoro (una isla 

polinesia periférica), Pohnpei y Kosrae en los Estados Federados 
de Micronesia, en Nauru, en las islas Marshall, aparentemente 
introducidos desde la costa noroccidental de Papúa Nueva Gui-
nea y desde las islas occidentales de la provincia de Manus.5

En algunas partes de la provincia de las Tierras Altas Orien-
tales en Papúa Nueva Guinea, parece que los tambores se intro-
dujeron poco antes del contacto con los europeos en los años 
1930. Incluso actualmente, en esta región, los tambores se to-
can de forma no sincronizada, quizás imitando el sonido los 
sonajeros que se empleaban tradicionalmente. También otros 
grupos, como los yareba en la provincia de Oro (al norte de la 
misma), resaltan la ausencia antiguamente de tambores.

Técnica de percusión
El tambor se sostiene generalmente con una mano y se gol-
pea con los dedos de la otra.6 Esto permite que en muchos 
lugares los músicos bailen y canten al mismo tiempo; en tales 
casos, forman un grupo aparte y permanecen de pie o sen-
tados. Algunos pueblos maenge (o mengen) y otros grupos 
del suroeste de Nueva Bretaña se colocan el tambor sobre un 
hombro y lo sujetan con la mano del mismo lado del cuerpo. 
El extremo proximal se inclina hacia abajo, y el tambor se toca 
con la otra mano.7 

Cuando los hombres y las mujeres tocan el tambor, unos y 
otras suelen sostener el instrumento de distinta manera. En la 
región de los melpa, por ejemplo, los hombres bailan sin mo-
verse de sitio, formando una larga hilera frente a los espectado-
res y sosteniendo los tambores de forma paralela con respecto 
al suelo. En cambio las mujeres —quienes también tienen su 
propio repertorio de danzas que precisa el uso de tambores— 
los sostenien con el extremo proximal orientado hacia arriba.

TAMBORES DE LA REGIÓN DE NUEVA GUINEA
Don Niles



168 169

66
Tambor

Área cultural asmat, provincia de Papúa, Indonesia 
Madera, piel de lagarto y mimbre
Alt. 70 cm
Inv. FI.1996.02.01

Procedencia: Herman de Vries, Países Bajos.

Al héroe de la cultura asmat llamado Fumeripic se 
le atribuye la creación de muchas cosas. Dibujan-
do unas líneas en la arena, creó el primer edificio 
ceremonial yew, que posteriormente rellenó con es-
culturas de hombres y mujeres. Sin embargo, éstas 
carecían de vida. Creó entonces el primer tambor y 
empezó a tocarlo. Así, las estatuas que habitaban el 
yew cobraron vida. Según el mito, Fumeripic creó 
pues a los humanos y también fue el primer escultor 
y el primero en tocar el tambor. 

Por toda la región asmat, que incluye como mí-
nimo cinco idiomas diferentes, el tambor se llama 
genéricamente em, im, o eme. En este ejemplar en 
forma de reloj de arena, las cabezas de los diferentes 
ancestros se unen en la parte superior e inferior del 
asa, lo cual resulta en un diseño simétrico. Pequeñas 
presillas talladas en el cuerpo del tambor permiten 
colgar hojas tiernas de sagú durante las actuaciones. 
Los dueños de los tambores asmat suelen ponerle 
nombre a cada uno. (Gerbrands 1967:21, 204–20; 
Konrad et ál. 1981:135–41, 182). DN.



182

77
Tambor hangu 
o hangwu

Área cultural boiken, provincia de Sepik Oriental, 
Papúa Nueva Guinea
Madera
Alt. 80 cm
Inv. FI.2011.02.15

Procedencia: John y Marcia Friede, Nueva York.

Las características más distintivas de este tambor son 
las orejas o presillas talladas en el cuerpo, en lugar del 
asa. Se encuentran a ambos lados del estrechamien-
to central y en el mismo plano. Aunque este tambor 
carece de piel, presenta un espacio hueco para colo-
car y fijar una. Como suele suceder en esta región, 
el extremo distal es donde se concentran los motivos 
decorativos; en este caso, un rostro. Entre estas orejas, 
una cuerda permite colgar el tambor del hombro del 
intérprete y sostenerlo entre su cuerpo y un brazo. 

Dichos instrumentos se tocan por pares. Los dos in-
térpretes —que con la mano del mismo brazo que sujeta 
el tambor tocan una trompeta de embocadura terminal 
de bambú mediante una técnica de respiración circular 
para mantener el sonido, mientras golpean simultánea-
mente el tambor con la otra mano— se colocan uno 
enfrente del otro y bailan lentamente en círculo. En 
algunas actuaciones, otros hombres o mujeres y niños 
les rodean y cantan. Estos conjuntos se asocian especial-
mente con los pueblos de habla boiken tierras adentro, 
cerca de Yangoru, en la provincia de Sepik Oriental, 

donde el tambor se llama hangu o hangwu. Dichas for-
maciones tocaban tradicionalmente durante los inter-
cambios de cerdos, la construcción de una casa para los 
espíritus, la celebración de  los éxitos en las batallas y en 
algunas fases de la iniciación (Collaer 1965:204–5, Abb. 
170; Hamson 2011:205–8, fig. 129–32). DN.

* Instrumento dispuesto del revés. 



212 213

traducciones
English
français

PREFACE
La Fontana: a unique foundation 
The musical instrument collection of the Fundación La Fontana represents, 
for the country of Spain, an initiative unique in its specificity, criteria and 
museographical approach. Despite other admirable initiatives and efforts by 
the public administration, the reality of our organological, ethnomusicological 
and museological realm, in terms of ethnic musical instruments, has essen-
tially been manifested through two projects: that of the Fundación La Fontana 
(Barcelona) and to a lesser degree, the Museu de la Música of Barcelona. By 
this we do not mean to overlook other smaller collections, that exist within 
more general projects promoted by some ethnological museums, which, while 
certainly interesting, lack the monographic character, dimension and scope 
comparable to that of the two mentioned at the outset. 

The collections that now make up the museological collections of the 
Fundación La Fontana and the foundational collection of the Museu de la 
Música of Barcelona, have originated in a common intellectual and social 
context: the moderniste philosophy of Barcelonan rationalism and its logical 
consequence, an enthusiasm for artistic and scientific collecting that marked 
the first decades of the 20th century. Incidentally, both projects are tied to 
legendary figures from that period, Joaquín Folch Girona and Joaquim Folch 
i Torres. The former—Catalan industrialist and renowned mineralogist—was 
the grandfather of Helena Folch-Rusiñol, who with her husband Alejandro 
Maluquer is the founder of the Fundación La Fontana. The latter was one of 
the founders of the Museu de la Música of Barcelona. Both collections began 
with common contextual origins. Nevertheless, their paths soon became more 
specialized, with Folch Girona bringing together and offering ethnic collec-
tions from Africa, Asia, America and Oceania, and Folch i Torres focusing on 
historical Spanish and European instruments. 

Today, the ethnic-museological collections of the Fundación La Fontana 
bring a unique cultural enrichment to the Spanish museological world. With 
their diverse, international and anthropological nature, they invite us into 
an aesthetic and intellectual reflection process of the highest quality. Their 
scientific discipline, exhibit conservation program, and a clear, communica-
tive exhibition and interpretation have made it possible for the Fundación 
La Fontana to present, with unique contents, a true museographical project, 
endowed with all the necessary institutional and international attributes and 
requisites. With the presentation of this new book, the Fundación La Fontana 
adds yet another chapter to its career of dissemination, reaching a level of qual-
ity worthy of admiration and status as a reference. 

Romà Escalas i Llimona 
Director, Museu de la Música of Barcelona

Rythm and sculpture
The idea of Helena Folch-Rusiñol and Alejandro Maluquer in creating a foun-
dation devoted to musical instruments of ancient, non-western cultures when 
only a small group of collectors and enthusiasts in the world were showing inter-
est in works by anonymous artists now known as Primal Arts shows, beyond 
a deep passion for this art, a fore-running, visionary spirit. Four decades after 
Folch and Maluquer began their project, the Musée du Louvre at last opened 
the doors of the Pavillon des Sessions to the primitive art of Africa, Asia, America 
and Oceania, acknowledging its importance as a world artistic legacy.

The Fundación La Fontana has brought together representative objects 
from nearly every culture of Oceania and Indonesia and features a signifi-
cant number of “sculpture instruments” that stand out for their extraordinary 
artistic quality and prestigious provenances, having belonged to collectors of 
international renown, such as John  and Marcia Friede (the greatest all-time 
collectors of Papua New Guinean art), the Dutch collector Leendert van Lier, 
Ralph Nash of London or Arthur Speyer of Berlin, and been exhibited or 
published in prestigious foundations or museums such as the Musée Dapper 
of Paris or the De Young Museum in San Francisco.

Sculpture that creates music! What greater satisfaction could there be for the 
artist than to create sculptures that produce the most sublime of all arts: music.

In very few civilizations has sculpture been so closely linked to music as 
in the ill-named “primitive” ones. Ceremonies around which their animist 
spiritual lives revolved, and in which they celebrated or announced a birth, 

PRÉFACE
La Fontana: une fondation unique
La collection d’instruments de musique de la Fundación La Fontana 
s’avère une initiative unique dans le panorama culturel espagnol tant par 
sa spécificité que par la rigueur de sa proposition muséographique. Mal-
gré d’autres initiatives et efforts louables de l’administration, la réalité de 
notre panorama organologique, ethnomusicologique et muséal se can-
tonne principalement – en ce qui concerne les collections d’instruments 
de musique ethniques – à deux institutions: la Fundación La Fontana 
(Barcelone) et, en moindre mesure, le Museu de la Música de Barcelone. 
Nous ne prétendons pas, avec cette affirmation, négliger pour autant 
d’autres collections plus modestes s’inscrivant dans des projets généra-
listes menés par certains musées d’ethnologie qui, bien que tout à fait 
intéressants, ne possèdent ni le caractère monographique, ni l’ambition 
des deux initiatives précédemment citées.

Les collections qui constituent les fonds muséaux de la Fundación La 
Fontana, tout comme la collection fondationnelle du Museu de la Música de 
Barcelone découlent d’un même contexte intellectuel et social : le rationalisme 
barcelonais emprunt de modernisme et sa conséquence logique, le collection-
nisme d’art et de sciences naturelles qui marqua les premières décennies du 
XXe siècle. Le hasard a voulu que, par ailleurs, ces deux institutions soient 
liées à deux personnalités de cette époque devenues mythiques : Joaquín Folch 
Girona et Joaquim Folch i Torres. Le premier – un industriel catalan et mi-
néralogiste de renom – n’est autre que le grand-père d’Helena Folch-Rusiñol, 
fondatrice, avec son époux Alejandro Maluquer, de la Fundación La Fontana. 
Le deuxième personnage fut l’un des instigateurs du Museu de la Música de 
Barcelone. Quand bien même toutes deux collections seraient issues d’un 
même contexte, elles se sont spécialisées dans des domaines différents : la réu-
nion et l’exhibition de collections ethniques d’Afrique, d’Asie, d’Amérique et 
d’Océanie dans le cas de la première, et la présentation d’instruments musicaux 
espagnols et européens, en ce qui concerne la deuxième.

À ce jour, les fonds d’ethnomusicologie de la Fundación La Fontana 
sont d’une richesse sans égal dans le panorama muséal espagnol. Par ses 
collections diverses et résolument internationales, et son caractère anthro-
pologique, elle s’offre au visiteur comme un espace de réflexion esthétique 
et intellectuelle de grande qualité. Sa rigueur scientifique, son programme 
de conservation des pièces, ainsi que sa présentation muséographique claire 
font de cette institution un projet muséal doté de tous les attributs que 
se doivent d’afficher les institutions pour rayonner à niveau international. 
Avec la présentation de ce nouvel ouvrage, la Fundación La Fontana ren-
force encore plus son labeur de divulgation et atteint un niveau de qualité 
digne d’admiration et appelé à devenir une référence. 

Romà Escalas i Llimona
Directeur du Museu de la Música de Barcelone

Rythme et sculpture
L’idée d’Helena Folch-Rusiñol et d’Alejandro Maluquer de créer une fonda-
tion dédiée aux instruments de musique de cultures anciennes non-occiden-
tales alors que, dans le monde, seul un nombre réduit de collectionneurs et 
d’amateurs affichait un intérêt pour les œuvres primitives d’artistes anonymes 
connues de nos jours comme Arts premiers, démontre non seulement la grande 
passion de ce couple pour cette forme d’art, mais surtout leur esprit précurseur 
et visionnaire. Quatre décennies après qu’Helena et Alejandro ont commencé 
leur projet, le Musée du Louvre ouvrait enfin ses portes, dans le Pavillon des 
Sessions, aux arts premiers d’Afrique, d’Asie, d’Amérique et d’Océanie, recon-
naissant aussi leur importance comme héritage artistique de l’Humanité.

La collection de la Fundación La Fontana réunit des pièces représen-
tatives de presque toutes les cultures d’Océanie et d’Indonésie et renferme 
un nombre important « d’instruments-sculptures » se distinguant par leur 
qualité artistique extraordinaire et leurs prestigieuses provenances. Bon 
nombre d’entre elles, en effet, ont appartenu à des collectionneurs inter-
nationalement reconnus, comme John and Marcia Friede – les meilleurs 
collectionneurs de l’histoire de l’art de Papouasie-Nouvelle-Guinée –, le 
hollandais Leendert van Lier, Ralph Nash de Londres ou encore Arthur 
Speyer de Berlin. Certaines ont été aussi exposées ou publiées par des 



234 235

This type of large drum has 
two or three supports and 
these often have an anthropo-
morphic form. There is an ex-
ample in the Jakarta Museum 
with a whole figure support-
ing the drum. This specimen 
has human legs with knees 
bent in the same way that the 
Tanimbar people dance. It is 
principally used in two dances. 

The first one is the sambik: a 
women’s circle dance where 
the women hold hands with 
their arms up in the air. The 
second dance is the sabir. This 
involves women dancing as 
birds. The drum provides em-
phasis to the songs in order to 
emphasize it meaning. Large 
drums are only used within 
the village. JF.

Ce type de tambour de gran-
de taille repose sur deux ou 
trois supports qui souvent 
s’inspirent de l’anatomie 
humaine. Le musée de Ja-
karta renferme même dans 
ses collections un exemplaire 
soutenu par un personnage 
complet sculpté. Quant au 
tambour reproduit ici, il pré-
sente deux jambes avec les 
genoux fléchis reproduisant 
la position qu’adoptent les 
habitants de l’île de Tanim-
bar pour danser.

Frappés seulement à 
l’intérieur du village, ces 
instruments sont principa-
lement utilisés pour accom-
pagner deux sortes de danses: 
les sambik, que les femmes 
dansent en cercle, en se don-
nant la main et en levant les 
bras au ciel, et les sabir, au 
cours desquelles elles imitent 
les oiseaux. Le son des tam-
bours permet de souligner 
certains passages des chants 
et mettre ainsi en exergue 
leur sens. JF.

13
Drum
Tanimbar, Maluku
Wood, skin and fibers. H. 86 cm. Inv. FI.1997.03.03.
Provenance: private collection, Netherlands.

13
Tambour
Tanimbar, Maluku
Bois, peau et fibres. H. 86 cm. Inv. FI.1997.03.03.
Provenance: collection privée, Pays-Bas.

Small hand drums can be used 
both in and outside of the vil-
lage. They are used in dances 
where dignitaries from anoth-
er village are invited to pro-
mote mutual relations. Often 
gifts such a golden earrings are 
exchanged. 

Such dances called rti 
rambuki consist of two types; 
the mbuki is a large dance that 

sometimes commemorates 
headhunting. A group of four 
dancers use the uil to lead the 
singing. This dance lasts many 
days and nights. Before de-
parting from the celebration 
the four drummers will offer a 
prune at their homes to honor 
the god and ancestors. In the 
tambar dance only the four 
drummers participate. JF.

Les petits tambours frappés 
avec les mains comme ce-
lui-ci sont employés aussi 
bien à l’intérieur qu’à l’ex-
térieur du village au cours 
de danses invitant des di-
gnitaires d’autres villages à 
promouvoir des relations 
entre toutes deux commu-
nautés, symbolisées souvent 
par l’échange de pendants 
d’oreille en or.

Connues sous le nom 
de rti rambuki, ces danses 
englobent tout d’abord les 
mbuki: un important spec-
tacle commémorant parfois 

les chasses aux têtes. Ces 
performances, au cours des-
quelles quatre joueurs de 
tambours – dansant aussi – 
frappent le uil pour mener 
les chants, peuvent durer 
plusieurs jours et plusieurs 
nuits. Anvant de clôturer la 
célébration, les quatre mu-
siciens font chez eux une 
offrande de pruneaux à leur 
dieu et aux ancêtres.

Les danses rti rambuki 
regroupent aussi les dan-
ses tambar auxquelles seuls 
prennent part quatre joueurs 
de tambour. JF.

14
Drum uil
Tanimbar, Maluku
Wood, skin and fibers. H. 30 cm. Inv. FI.1998.03.03.
Provenance: Herman de Vries, Netherlands.

14
Tambour uil
Tanimbar, Maluku
Bois, peau et fibres. H. 30 cm. Inv. FI.1998.03.03.
Provenance: Herman de Vries, Pays-Bas.

Single-headed drums of vari-
ous shapes and sizes—some 
long and narrow, others short 
and stout, some conical, oth-
ers goblet shaped—are com-
mon throughout much of 
eastern Indonesia, particularly 

in Maluku. Generically, these 
drums are called tifa, but they 
are also known locally by vari-
ous related terms, such as tiwa, 
tiwal, tibal, and tuba. Typical 
tifa have tuning wedges (miss-
ing from the drum in the 

Les tambours à une membra-
ne de tailles et formes diverses 
– les uns allongés et étroits, 
les autres courts et larges ; 
certains coniques, d’autres 
en forme de gobelet – se re-
trouvent fréquemment dans 

la plus grande partie de l’est 
d’Indonésie et en particulier 
à Maluku. Ces instruments 
sont connus généralement 
sous le terme de tifa, bien 
qu’ils peuvent aussi être appe-
lés tiwa, tiwal, tibal et tuba. 

Sumba drums have parallel 
faceting on the body of the 
drum. Its hourglass shape 
relates to the bronze moko 
from Alor and the wooden 

hourglass drums commonly 
found in New Guinea. A 
similar drum is in the Mu-
seum Volkenkunde in Leiden 
(inv. 2380-342). JF.

Les tambours de Sumba se 
caractérisent par leur corps 
parcouru de facettes paral-
lèles et par leur forme de sa-
blier rappelant celle des moko 
de bronze d’Alor et celle de 

bon nombre de tambours de 
l’aire de Nouvelle-Guinée. 
Le Museum Volkenkunde 
de Leiden possède un instru-
ment (inv. 2380-342) sem-
blable à celui-ci. JF.

15
Drum
Eastern Indonesia, probably central or southern 
Maluku 
Wood, skin and fibers. H. 20 cm. FI.1997.03.06.

15
Tambour
Indonésie orientale, probablement Maluku central ou 
méridional
Bois, peau et fibres. H. 20 cm. FI.1997.03.06.

16
Drum
Sumba
Wood, skin and fibers. H. 46 cm. Inv. FI.1997.03.05.

16
Tambour
Sumba
Bois, peau et fibres. H. 46 cm. Inv. FI.1997.03.05.

cases, however, the drumming 
has been recast in a recreational 
capacity to mark the arrival of 

important visitors, enhance 
community festivities, or en-
tertain tourists. GG.

photograph) inserted between 
the rattan hoop to which the 
drumhead is laced and the 
body of the instrument itself. 
Depending on the tradition, 
tifa may be played by men or 
by women and may be struck 
with the hands or with sticks. 
They are often used in ensemble 
with gongs, end-blown flutes, 

and other local instruments, as 
well as with Western-derived 
instruments, such as violin, ac-
cordion, and various “waisted” 
plucked lutes, to provide music 
for singing and dancing. His-
torically, tifa were also played 
on boats to accompany singing 
and to help coordinate and en-
ergize the rowers. GG.

têtes, à l’agriculture et à la 
progression sociale des hom-
mes. La plupart de ces rituels 
ne sont désormais plus pra-
tiqués ; aussi les tambours 
sont-ils à présent joués sur-

tout comme divertissement 
aussi bien pour souligner 
l’arrivée d’un visiteur illustre 
que pour égayer les fêtes de 
la communauté ou amuser 
les touristes. GG.

Les tifa se caractérisent par la 
présence de cales (perdues sur 
cet exemplaire) servant à ac-
corder la peau, insérées entre 
l’anneau de rotin sur lequel 
la peau est fixée et le corps 
de l’instrument. Suivant les 
traditions, les tifa sont joués 
par des hommes ou par des 
femmes, et peuvent être per-
cutés avec les mains ou avec 
une baguette. Ils sont souvent 
employés pour accompagner 
les chants et les danses, et 

font partie d’ensembles com-
prenant des gongs, des flûtes 
à embouchure terminale, des 
instruments locaux d’autre 
sorte et des instruments 
d’inspiration occidentale 
comme le violon, l’accordéon 
et plusieurs luths pincés au 
corps cintré. Dans le temps, 
les tifa étaient joués sur les 
bateaux pour accompagner 
les chants et aider les rameurs 
à coordonner et dynamiser 
leurs mouvements. GG. 

Known in the literature as a 
lamba or laba, this large frame 
drum is exclusive to the eastern 
part of the island of Sumba. 
Especially noteworthy is the 
presence of two membranes 
affixed by a ring surrounding 
the body of the instrument. 
Both skins are tightened by 
a unique system of wooden 

wedges inserted into the ring 
in a fan-like array.

This instrument is used on 
festive occasions as accompa-
niment to dances. According 
to Monni Adams, the lamba 
is placed in the center of the 
plaza, where young musi-
cians play it in turns (Adams 
1981:77). EMJ.

Connu dans la littérature 
sous le nom de lamba ou 
laba, ce tambour sur cadre 
de grande taille est propre 
à la région orientale de l’île 
de Sumba. Il se distingue 
par la présence de deux 
membranes, fixées à un an-
neau qui entoure le corps de 
l’instrument. Toutes deux 
peaux sont tendues grâce 
à un singulier système de 

cales en bois insérées dans 
l’anneau suivant la forme 
d’un éventail. 

Cet instrument est em-
ployé lors des célébrations 
pour animer les danses. 
D’après Monni Adams, le 
lamba se pose au milieu de la 
place où les jeunes hommes 
en jouent les uns après les 
autres. (Adams 1981: 77). 
EMJ.

17
Drum lamba 
Sumba
Wood, skin and fibers. Diam. 60 cm. Inv. FI.1997.03.04.

17
Tambour lamba
Sumba
Bois, peau et fibres. Diam. 60 cm. Inv. FI.1997.03.04.

Plucked Lutes of Indonesia
Gini Gorlinski
Situated along the ancient, monsoon-dependent maritime trade routes of Asia, 
the islands of Indonesia have for millennia been both a way station and a collec-
tion point of people, products, and ideas from across the globe. Since at least the 
early centuries CE, the indigenous cultures of the archipelago have absorbed ele-
ments from an array of other regional cultures, most notably, Indian, Chinese, 
Arab, and European. The legacy of this culture contact is evident not only in 
Indonesia’s social, religious, and political institutions but also in its traditions of 
visual and performing arts. Indeed, the plucked lutes of Indonesia are a case in 
point. In their names, forms, functions, and sounds, these musical instruments 
essentially chart the social history of the archipelago.1

Three Families
Indonesia is home to a vast inventory of plucked lutes—that is, chordophones 
with a structurally indispensable neck, which bears a number of strings that 
run parallel to the body of the instrument and that are plucked, strummed, or 
sometimes even struck with the fingers, a plectrum, or some other percussive 
device. These lutes fall into three major families: the so-called “boat lutes,” 

Les luths à cordes pincées 
d’Indonésie
Gini Gorlinski
Situées le long des anciennes routes commerciales maritimes asiatiques, dé-
pendantes de la mousson, les îles d’Indonésie ont été depuis un millénaire à la 
fois une étape et un point de rencontre pour les gens, les produits, et les idées 
venues des quatre coins du monde. Depuis au moins les premiers siècles de 
notre ère, les cultures indigènes de cet archipel ont absorbé des éléments éma-
nant d’un large éventail d’autres cultures régionales, et plus particulièrement 
indiennes, chinoises, arabes et européennes. L’influence de ces contacts est 
évidente non seulement dans les institutions sociales, religieuses et politiques 
indonésiennes mais également dans ses traditions artistiques et dans leur repré-
sentation. En effet, les luths indonésiens en sont un témoignage flagrant. Les 
appellations, la forme, les fonctions, la sonorité de ces instruments de musique 
retracent essentiellement l’histoire sociale de l’archipel1.

Trois familles
L’Indonésie regroupe un large inventaire de luths, c’est à dire des cordopho-
nes comprenant un manche structurellement intégré, qui présente un certain 



250 251

While coastal communities in 
the New Guinea region bore 
blowing holes conch shells to 
make trumpets, people living 
inland lack such a resource, 
but use other materials, such 
as wood, bamboo, or gourd. 
A hole is made in either the 
side or end of the trumpet 
for the player’s vibrating lips. 
Occasionally a mouthpiece of 
some kind is added. Those ob-
jects are a pair of side-blown 
wooden trumpets from the 
Yuat River area of the Middle 
Sepik. The Yuat is a tributary 
of the Sepik River. While such 
trumpets are mostly associated 

with the Sepik River area itself 
(fig. 35), they are also found 
among neighbouring groups, 
as is evidenced here. Each in-
strument has a face carved at 
the closed, proximal end; the 
face looks upwards when the 
instrument is blown on the 
slightly raised hole. The in-
struments are conical, widen-
ing from the proximal to the 
open, distal end, with incised 
carving extending from the 
blow hole. Such trumpets 
vary in length from 37 to 132 
cm; these are in the middle of 
these extremes. One pitch is 
usually produced from each 

À la différence des communau-
tés côtières de la région de Nou-
velle-Guinée, qui creusent des 
embouchures sur des conques 
pour construire des trompes, 
les peuples habitant à l’intérieur 
des terres ne disposent pas de 
cette ressource et utilisent par 
conséquent d’autres matériaux, 
comme le bois, le bambou ou 
les calebasses. Un trou est réa-
lisé sur le côté ou à l’extrémité 
de la trompe pour que le musi-
cien appuie ses lèvres et les fasse 
vibrer. De temps à autre, on y 
ajoute une sorte de bec. Ces 
deux objets forment une paire 

de trompes traversières en 
bois de la région de la rivière 
Yuat – un affluent du fleuve 
Sepik – dans la province du 
Sepik oriental. Bien que ces 
trompes soient généralement 
associées à la région du fleu-
ve Sepik (fig. 35), on peut les 
rencontrer également parmi 
les groupes voisins, comme le 
prouve cet exemple. Chaque 
instrument présente un visage 
sculpté sur le côté proximal 
fermé. Ce motif ornemental 
est orienté vers le haut lors-
que l’instrument est joué sur 
l’embouchure en léger relief. 

36
Pair of trumpets
Yuat River, East Sepik Province, Papua New Guinea 
Wood. L. 71 cm. Inv. FI.2011.02.01 and FI.2011.02.02.
Provenance: John and Marcia Friede Collection, New York.

36
Paire de trompes
Rivière Yuat, province du Sepik oriental,  
Papouasie-Nouvelle-Guinée 
Bois. L. 71 cm. Inv. FI.2011.02.01 et FI.2011.02.02.  
Provenance : John et Marcia Friede, New York.

Although no precise prov-
enance is given for this side-
blown trumpet made out of 
wood, it bears much greater 
morphological similarity to 
instruments from the Middle 
Sepik and Yuat River region 
(figs. 35 and 36), than the 
Karawari River (fig. 38) of 
Papua New Guinea. The coni-
cal structure of the body and the 
raised blow hole are common 
to all side-blown wooden trum-
pets in the region. However, the 

human figure facing upwards 
at the proximal end and the in-
cised swirls carved over much 
of the body of the instrument 
both suggest a greater affin-
ity with the middle area of the 
Sepik River itself. This instru-
ment is much longer than any 
of the other side-blown trum-
pets in the collection (Reche 
1913:430–32, Abb. 442–46, 
Taf. 88/1; Schlesier 1959; 
Kelm 1966a:Nr. 175–87; Spe-
arritt 2009). DN.

37
Trumpet
Middle Sepik area? Papua New Guinea
Wood. H. 125 cm. Inv. FI.2011.02.23.
Provenance: The Melbourne Savage club, Melbourne; John 
and Marcia Friede Collection, New York.

Bien que la provenance pré-
cise de cette trompe traver-
sière en bois reste inconnue, 
elle présente une plus grande 
similarité morphologique avec 
les instruments du moyen Se-
pik et de la région de la rivière 
Yuat  (figs. 35 et 36), qu’avec 
ceux de la rivière Karawari 
(fig. 38). La structure conique 
du corps et l’embouchure su-
rélevée sont communes à tou-
tes les trompes traversières en 
bois de la région. Quant à la 
figure humaine orientée vers 

le haut de l’extrémité proxi-
male et les tourbillons incisés 
sur la plupart du corps de 
l’instrument, ils affichent une 
grande ressemblance avec les 
détails ornementaux propres 
à la région moyenne du fleuve 
Sepik. Cet instrument est bien 
plus long que n’importe quelle 
autre trompe traversière de la 
Fundación La Fontana (Reche 
1913 : 430–32, Abb. 442–46, 
Taf. 88/1 ; Schlesier 1959 ; 
Kelm 1966a : N. 175–87 ; 
Spearritt 2009). DN.

37
Trompe
Région du moyen Sepik ? Papouasie-Nouvelle-Guinée
Bois. H. 125 cm. Inv. FI.2011.02.23. 
Provenance : The Melbourne Savage Club, Melbourne ; John 
et Marcia Friede, New York.

The kul or kuk is a side-blown 
wooden trumpet of the Iat-
mul people, East Sepik Prov-
ince. A slightly raised blow 
hole is carved towards the 
smaller end; the instrument 
increases in diameter towards 
the open end. The proximal 
end is carved as a crocodile 
head, with beads as eyes; in-
cised carving around the blow 
hole connects it to an ancestral 
face at the open end. Lime has 
been rubbed into the carved 
area to highlight it. 

The kul was blown in 
pairs (an organizing prin-
ciple important to many as-
pects of Iatmul life) by men 
on canoes to announce their 
success in headhunting raids, 
a use comparable to that of 

the Asmat fu (fig. 32). At the 
same time, sticks were struck 
on the side of the canoe. The 
man actually responsible for 
taking a head, does not blow 
the kul; rather, he steers the 
canoe. More generally kul 
are played to demonstrate 
the prowess of a village.

Such trumpets are dis-
tinctive of the Middle 
and Lower Sepik areas 
(figs. 36–38). End-blown 
wooden trumpets are used 
for signaling in the Upper 
Sepik (fig. 34); ensembles 
of end-blown instruments 
accompany masked dancing 
in parts of Sandaun Prov-
ince (Schlesier 1959; Spe-
arritt 1979:222–25; Niles 
1992a:58, map 4). DN.

Le kul ou kuk est une trompe 
traversière en bois des Iatmul, 
de la province du Sepik ori-
ental. Une embouchure lé-
gèrement en relief est taillée 
vers l’extrémité plus petite  ; 
l’instrument augmente de 
diamètre vers l’extrémité ou-
verte. L’extrémité proximale 
est sculptée en forme de tête de 
crocodile, avec des verroteries 
à la place des yeux. Les motifs 
incisés autour de l’embouchure 
la relient au visage d’ancêtre 
figurant sur l’extrémité ou-
verte. On a appliqué de la 
chaux sur la partie gravée afin 
de la mettre en valeur.

Le kul était sonné par 
paires (celui-ci étant un princ-
ipe d’organisation important 
dans beaucoup d’aspects de la 
vie des Iatmul) par les hom-
mes sur leurs pirogues pour 
annoncer leur succès dans les 

raids de chasse aux têtes, un 
usage comparable à celui du 
fu des Asmat (fig. 32). Ces 
derniers frappaient simultané-
ment les côtés des pirogues à 
l’aide de bâtons. Les hommes 
responsables de tenir les têtes 
ne jouaient pas du kul, ils di-
rigeaient plutôt les pirogues. 
En termes plus généraux, les 
kul sont sonnés pour témoigner 
des prouesses d’un village. Ces 
trompes sont caractéristiques 
des régions du moyen et du bas 
Sepik (figs. 36–38). Les trom-
pes à embouchure terminale en 
bois sont sonnées pour faire des 
annonces dans le haut Sepik 
(fig. 34) ; des ensembles de ce 
type d’instruments accompag-
nent les danses masquées dans 
certaines parties de la province 
de Sandaun (Schlesier 1959 ; 
Spearritt 1979 : 222–25 ; Niles 
1992a : 58, carte 4). DN.

35
Trumpet kul or kuk
Iatmul area, East Sepik Province, Papua New Guinea
Wood and beads. H. 50 cm. Inv. FI.1997.02.03.
Provenance: Rosenthal Collection, San Francisco, USA.

35
Trompe kul ou kuk
Aire culturelle iatmul, province du Sepik oriental, 
Papouasie-Nouvelle-Guinée
Bois et perles de verre. H. 50 cm. Inv. FI.1997.02.03. 
Provenance : Collection Rosenthal, San Francisco, USA.

Province near the border with 
Indonesia (Kelm 1966b:Nr. 
194–95, 222, 230–31; New-
ton 1971:61, fig. 106; Craig 
1980:14, 24 (pl. 18), 25 (pl. 

23–26), 31 (pl. 42); Niles 
1992a:58, map 4; Juillerat 
1996). DN.

* Instrument shown upside down.

trumpet, with occasionally a 
higher pitch also used. The 
instruments are pitched about 
a step apart and are played in 
alternation and simultane-
ously. While formerly playing 

an important part in the head-
hunting ceremony, today they 
are a favorite purchase of col-
lectors and tourists (Kelm 
1966a:Nr. 175–87; Spearritt 
2009). DN.

ensembles d‘instruments de 
formes très similaires, mais 
sans ornements gravés, sont 
joués pour accompagner les 
danseurs masqués dans certai-
nes parties de la Province de 
Sandaun, près de la frontière 
indonésienne (Kelm 1966b  : 

N. 194–95, 222, 230–31  ; 
Newton 1971 : 61, fig. 106 ; 
Craig 1980 : 14, 24 (pl. 18), 25 
(pl. 23–26), 31 (pl. 42) ; Niles 
1992 a : 58, carte 4 ; Juillerat 
1996). DN.

* Instrument disposé à l’envers. 

Les instruments sont coniques 
et s’élargissent de l’extrémité 
proximale à l’extrémité dista-
le ouverte, avec des gravures 
incisées qui s’étendent depuis 
l’embouchure. Ces trompes 
peuvent mesurer de 37 à 132 
cm, les deux exemplaires décrits 
ici se situant entre ces deux li-
mites. Généralement, chaque 
trompe produit un son, bien 
qu’elles puissent en émettre aus-

si un autre plus aigu. Les instru-
ments sont accordés à des hau-
teurs différentes et sont joués en 
alternance ou simultanément. 
Dans le passé, ilsavaient un rôle 
important lors des cérémonies 
de chasse aux têtes, mais actuelle-
ment ils constituent plutôt l’un 
des objets les plus convoités par 
les collectionneurs et les touris-
tes (Kelm 1966a : N. 175–87 ; 
Spearritt 2009). DN.

This side-blown wooden 
trumpet comes from the 
Karawari (or Korewori) River 
area of East Sepik Province. 
Carvings from this region 
have become quite famous in 
recent years, but little, if any, 
attention has been given to 
the trumpets found there. The 
Karawari River runs north 
into the Sepik, just to the west 
of the Yuat River. In common 
with the side-blown wooden 
trumpets from the main Mid-
dle Sepik area (figs. 35–37), 
there is a raised blow hole; the 

body of the instrument is coni-
cal, increasing in diameter to-
wards the distal end; and there 
is a carving at the proximal 
end. However, in common 
with other carvings from this 
region, it is distinctly more styl-
ized than the human figures, 
crocodiles, and heads found on 
the other instruments in this 
collection. As an additional 
contrast to such instruments, 
the whole body of the instru-
ment remains without any in-
cised carving at all (Kaufmann 
2003; Spearritt 2009). DN.

38
Trumpet
Karawari River area, East Sepik Province, Papua New 
Guinea 
Wood. H. 45 cm. Inv. FI.2011.02.03.
Provenance: John and Marcia Friede Collection, New York.

Cette trompe traversière en 
bois est originaire de la région 
de la rivière Karawari (ou Ko-
rewori) dans la province du 
Sepik oriental. Quand bien 
même la statuaire de cette 
région serait devenue récem-
ment assez célèbre, les trom-
pes demeurent moins prisées. 
La rivière Karawari coule vers 
le nord jusqu’au Sepik, juste à 
l’ouest de la rivière Yuat. Tout 
comme sur les trompes traver-
sières en bois de la région prin-
cipale du moyen Sepik (figs. 
35–37), l’embouchure pré-
sente un léger relief ; le corps 

de l’instrument est conique (le 
diamètre s’élargit vers l’extré-
mité distale) et le côté proxi-
mal est orné d’une sculpture. 
À l’instar des autres sculptures 
de cette région, celle-ci est net-
tement plus stylisée que les fi-
gures humaines, les crocodiles 
et les têtes que l’on retrouve 
sur les autres instruments de 
cette collection. L’absence de 
motifs en relief sur le corps 
de cette trompe est une autre 
caractéristique qui la distin-
gue de ces autres instruments 
(Kaufmann 2003 ; Spearritt 
2009). DN.

38
Trompe
Région de la rivière Karawari, province du Sepik 
oriental, Papouasie-Nouvelle-Guinée 
Bois. H. 45 cm. Inv. FI.2011.02.03. 
Provenance : John et Marcia Friede, New York.




	00_coberta
	01-13
	14-61_indonesia_general
	62-79_indonesia_laud
	80-93_indonesia_laud 2
	94-127_oceania_general
	128-143_oceania_general 2
	144-175_oceania_tambores
	176-197_oceania_tambores 2
	198-211_oceania_tambores 3
	212-288_traduccions i biblio



